
FRANCE CULTURE 

LE BIEN COMMUN AVEC ANTOINE GARAPON  

« Foucault, retour sur l’aveu » : entretien avec Bernard E. Harcourt 

Émission du 28 mars 20131 

Transcription par Eléonore Rimbault 

 

Antoine Garapon : À la fin de sa vie, Michel Foucault est revenu sur la question de 
l’aveu et de la justice pénale, près de vingt ans après la série de conférences à Rio sur 
« La vérité et les formes juridiques2 », et après le très célèbre Surveiller et punir3. Il 
l’a fait dans une série de conférences données en Belgique et qui viennent d’être 
éditées sous le titre Mal faire, dire vrai. Fonction de l’aveu en justice 4, édition 
réalisée aux bons soins de Fabienne Brion et de Bernard Harcourt.  

Bernard Harcourt est professeur de droit et de sciences politiques à l’Université de 
Chicago, et on lui doit d’importants ouvrages : Against Prediction5, sur le profiling et 
la justice actuarielle6 ; il vient de publier aux éditions de Harvard University Press un 
livre intitulé L’illusion du marché libre7, et Bernard Harcourt est en train d’éditer le 
cours de Michel Foucault de 1973 sur La société punitive8. 

Bernard Harcourt, bonjour, je profite d’un de vos passages à Paris pour dire quelques 
mots sur ce travail éditorial et, plus encore, sur le retour de Foucault sur ce thème de 
la justice pénale. Qu’ajoute t-il en 1981 dans ce livre, par rapport à ce qu’on savait 
déjà, à ce qu’il avait déjà dit ? 

Bernard Harcourt : Il y avait déjà beaucoup dans « La vérité et les formes 
juridiques » en 1973. C’est un texte fondamental pour les juristes. Il y avait introduit 
ses idées sur les différentes formes juridiques, les différents moyens par lesquels on 
produit la justice ou une conception de justice. Il avait parlé des épreuves – des 
épreuves agonistiques, par exemple, donc de la manière de créer une justice à travers 
les épreuves – ou bien des enquêtes. Il avait commencé à parler des examens, de la 
forme de l’examen comme moyen pour obtenir, à travers l’expertise, un jugement. Il 
développera cela, bien sûr, dans Surveiller et punir en 1975.  

Mais ici, alors, dans ce texte en 1981, Foucault ajoute l’aveu. Premièrement, donc, 
c’est un texte sur l’aveu, mais l’aveu comme moyen d’introduire le sujet lui-même 
dans la création et dans la production, non seulement d’une vérité mais d’une vérité 
de justice. Donc, l’introduction du sujet et du rôle du sujet qui est impliqué dans sa 
propre production d’une justice pénale [constitue un thème central]. 

Garapon : S’agit-il de l’effort de verbalisation d’une faute qu’on a commise par celui 
qui l’a commise ? 

Harcourt : Exactement. Il faut comprendre cela, je pense, à travers les années 1970, la 
fin des années 1970, où Foucault commence à s’intéresser à ce qu’il appelle la 
« gouvernementalité » et au néolibéralisme. Donc il commence à se poser des 
questions comme : comment est-ce que, dans nos démocraties libérales 
contemporaines, comment est-ce qu’on est impliqué nous-mêmes dans ces 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
productions de gouvernementalité. Et c’est à travers l’aveu [qu’il répond] – dont il en 
fait l’histoire dans Mal faire, dire vrai, une histoire qui se termine en 1977 à peu près 
avec ce que Foucault appelle cette « brèche » dans la justice pénale à cause des 
problèmes de l’aveu. C’est vraiment l’introduction du sujet qui est impliqué dans la 
justice et dans la vérité. 

Garapon : Vous avez l’expression, qui est de lui, mais qui est au fond très profonde et 
en même temps très simple, il dit « nous sommes passé à un régime de gouvernement 
par la vérité ». C’est à dire un gouvernement qui ne passe plus par la domination, la 
contrainte des corps, mais qui passe par l’exigence de vérité de la part du sujet lui-
même.  

Harcourt : Oui. Ce texte pourrait s’appeler [Le pouvoir de la vérité]. Enfin Foucault 
avait dit en 1976 dans La Volonté de savoir qu’il allait écrire un texte qui s’appellerait 
Le Pouvoir de la vérité – et c’est exactement de cela dont il s’agit. Ce texte, ce livre, 
Mal faire, dire vrai, c’est le pouvoir de la vérité : gouverner à travers la vérité, 
gouvernementalité par la vérité. Donc, c’est la manière dont, à travers nos propres 
croyances, à travers nos propres aveux, à travers nos actions, nous-mêmes, nous nous 
gouvernons.  

Garapon : C’est ça. Et alors c’est très troublant la lecture de ce texte, c’est très 
troublant parce qu’un des aboutissements serait de se dire : même l’entreprise 
d’émancipation, même l’entreprise de libération par la parole, même l’entreprise de 
libération de soi-même que va proposer la psychanalyse, continue d’être un 
asservissement à ce pouvoir de la vérité. 

Harcourt : Oui, en effet, c’est assez claire. Dans ce texte, Foucault remonte à Homère, 
il traverse l’histoire grecque, il croise les stoïciens, il évoque l’examen de conscience, 
et il arrive au christianisme, puis à la psychiatrie dans le XIXe siècle – la criminologie 
et la psychiatrie – qui représente, pour lui, une certaine imposition d’une vérité à 
travers le sujet, le sujet qui doit avouer, qui doit dire des choses sur lui-même…  

Garapon :  … c’est ça. 

Harcourt :  Et du reste, le livre commence par ce fameux échange entre le docteur 
Leuret, psychiatre du XIXe siècle, et un patient. C’est la douche froide imposée au 
patient pour qu’il avoue qu’il est fou. Cet échange résume le besoin d’avoir cette 
parole, ce dire vrai du sujet, pour produire la vérité de sa propre folie. 

Garapon : Ce qu’on retrouve dans la justice pénale, notamment française, c’est tout 
une dimension qu’introduit Foucault de manière passionnante, qui serait à mon avis 
extrêmement féconde pour le droit comparé, avec le droit germanique, le droit grec : 
je pense à cette réaction d’un juge lors du procès de Jérôme Kerviel il y a quelques 
mois, disant : « Mais qui êtes-vous, monsieur Kerviel ? » Alors même que c’est une 
question de droit économique très complexe, de manipulation, d’écoute, de délit 
d’initié, dans le monde des traders plus exactement, il s’intéresse à la personnalité de 
la personne que l’on accuse d’avoir commis des malversations financières.  

Harcourt : Alors ça, c’était déjà un thème assez central dans Surveiller et punir. On 
voit dans Surveiller et punir ce mouvement d’un jugement sur un acte simple, sur 
l’acte commis, vers un jugement sur la personne, sur la personnalité de celui qui a 

2 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
commis l’acte. Foucault étudiait déjà ce mouvement dans les années 1975 – 
mouvement vers la production d’une vérité du sujet, la production d’une vérité du 
criminel, et de l’utilisation de la criminologie afin de trouver l’individu dangereux : 
« Qui êtes vous ? Vous êtes l’individu dangereux. » Il y a, du reste, une conférence 
formidable sur cette notion de l’individu dangereux au XIXe siècle donnée par 
Foucault en 19789.  

On voit cela repris dans Mal faire, dire vrai, en 1981, avec l’emphase sur la question 
de l’aveu et du sujet avouant. Parce qu’on voit aussi, à la fin du texte – donc, où 
Foucault évoque la « brèche » dans le système pénal aujourd’hui, enfin en 1977 – que 
la brèche, c’est précisément que l’accusé ne peut pas avouer ce que l’on veut entendre. 
En d’autres mots, l’accusé qui peut dire « Oui, j’ai commis X » ne nous dit pas ce que 
l’on souhaite savoir. On veut savoir qui il est, obtenir une réponse à ce « qui êtes-
vous ? » comme vous le disiez. Et l’aveu lui-même, ce que l’on peut dire sur soi-
même, sur ses actes, ne suffit pas. Cela crée cette absence. Dans le cours de Louvain, 
en 1981, on voit la naissance du sujet avouant, on en voit la naissance dans le combat 
agonistique dans l’Iliade par exemple, ainsi que dans l’enquête d’Œdipe, et à travers 
l’examen de conscience… 

Garapon : … et ce qui est remarquable, c’est que Foucault déplace complètement 
l’interprétation du mythe d’Œdipe, en disant que le mythe d’Œdipe, ce n’est pas la 
naissance de tout ce qu’on a vu depuis…, le principal apport c’est que la vérité est 
trouvé par un témoin, par le petit berger …  

Harcourt : … exactement, et c’est le témoin : ce n’est pas l’oracle, ce n’est pas le 
prophète, ni la concurrence des serments. Et ceci est important : c’est l’humain, le 
témoignage du citoyen ordinaire. Car on avait d’autres témoignages : celui du 
prophète Tirésias, qui n’est pas respecté, enfin qui ne produit pas la vérité ; il y avait 
le témoignage des rois et des reines, qui ne produisent pas la vérité. La seule chose 
qui produit la vérité dans Œdipe, selon l’interprétation que Foucault propose de ce 
texte, c’est le témoignage humain, ordinaire : « Ce que j’ai vu, ce que j’ai pu voir 
avec mes propres yeux, ce que j’ai pu faire avec mes propres mains ». 

Garapon : Cela change d’ailleurs le rôle du juge. On passe du juge qui n’est que celui 
qui constate les résultats de la course à un juge qui va puiser dans sa conscience 
même le juste. Je crois qu’il y a là une percée décisive : par certains aspects, cette 
bifurcation – et je m’adresse là à l’américain que vous êtes, Bernard Harcourt, même 
si cela ne s’entend pas à la radio – c’est cette idée que la procédure américaine reste 
très emprunte de cette idée d’épreuve, de trial, qui est éloignée du modèle français, 
dans lequel le juge trouve lui-même, dans sa conscience, l’interprétation juste, de la 
justice. 

Harcourt : Exactement. C’est justement ce qui est formidable avec ce texte et aussi 
avec le texte de 1973, les conférences de Rio sur les formes juridiques : ils offrent la 
possibilité de faire des comparaisons entre ces différentes formes.  

Garapon : Et je crois que personne n’a compris aussi profondément le système du 
common law mieux que Michel Foucault, paradoxalement.  

Harcourt : Oui, et précisément en regardant les formes [juridiques]. Parce que c’est 
vrai, aux États-Unis, c’est un combat, c’est une épreuve. C’est une épreuve devant 

3 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
douze jurés, mais c’est une contestation agonistique. Même l’expert, qui pourrait 
conférer au système américain quelque chose de d’examen, est constamment détruit et 
reconstruit. C’est une bataille sur la personne de l’expert, et sur l’expertise qu’il 
fournit.  

Garapon : Foucault a cette phrase que je cite de mémoire, issue de « La vérité et les 
formes juridiques » : « dans le fond, la question de la procédure accusatoire est de 
s’assurer que celui qui est le plus fort, celui qui sort victorieux de ce combat est 
nécessairement celui qui a raison ». Et là, il  y a une description extraordinaire du 
cœur de ce qu’est la procédure accusatoire.  

Harcourt : Oui, tout à fait. Et le premier épisode qu’il utilise dans le premier cours de 
Mal faire, dire vrai, c’est d’Homère dans l’Iliade : il y est justement question du ré-
établissement d’une vérité qui existait avant – des relations de force, qui existaient 
avant, qui doivent être ré-établies à travers l’épreuve.  

Garapon : Oui, c’est l’arrivée du dikaion comme acte de justice qui vient du juge.  
Je voudrais maintenant, Bernard Harcourt, qu’on réunisse les deux parties de votre 
œuvre : vous avez ce travail sur Foucault dont on vient de parler : y est évoqué un 
texte d’Homère, un texte du IXe siècle avant J.C., un des plus anciens textes qui nous 
soit accessible dans la culture occidentales. Et vous travaillez aussi sur ce qu’il y a de 
plus contemporain dans les évolutions de la criminologie, notamment de l’École de 
Chicago, où vous enseignez, sur la transposition de techniques de la statistiques 
financières pour anticiper le comportement des gens. En quoi Foucault vous permet-il 
de penser le passage qui s’opère entre une justice de l’aveu, de l’intériorité, à une 
justice de la dangerosité ? 

Harcourt : Alors, vous savez, Foucault avait déjà identifié cette notion de dangerosité 
en 197810. Il la reprend dans les cours de Louvain en 198111, où il évoque aussi le 
tournant vers les notions de risques qui viennent du droit civil, de l’accident, et de 
l’actuariel dans le contexte juridique et de l’assurance. Donc il avait déjà identifié tout 
cela. Mais, l’individu dangereux était au XIXe siècle une production de la psychiatrie 
et de la clinique – de pratiques beaucoup plus cliniques qu’actuarielles. Donc même 
s’il les avait identifiés, il n’y avait pas encore en place en France les instruments, 
notamment actuariels, dont on parle aujourd’hui. Il est beaucoup question de ces 
outils actuariels et du profilage [en France maintenant], dans le contexte de la 
Conférence de consensus sur la prévention de la récidive12 qui a eu lieu récemment 
[en février 2013] – de ces fameux outils actuariels et du profilage...  

Garapon : Le profilage étant vraiment ce qui est permis, c’est-à-dire cette anticipation 
qui est permise par le big data aujourd’hui ?  

Harcourt : Alors là, je pense, il y a un changement fondamental aujourd’hui. Et c’est 
important ici, car je crois que Foucault était encore dans un âge sécuritaire 
psychiatrique, clinique. Une ère sécuritaire clinique. Enfin, lui-même il avait fait un 
passage intéressant d’une ère disciplinaire du XIXe siècle à cet âge sécuritaire. Il faut 
toujours se souvenir que Surveiller et punir se termine mi-XIXe siècle. Donc l’accent 
mis sur la discipline du XIXe siècle laisse place, dans son travail à lui, aux notions de 
gouvernementalité et de risque à la fin des années 1970. Mais tout cela reste encore 
très clinique.  

4 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
Il y a eu un passage aux Etats-Unis au XXe siècle vers une ère actuarielle, où l’on 
utilise la prédiction, les outils actuariels : des données comme l’âge de l’individu, son 
éducation sont utilisés pour évaluer la dangerosité.  Si l’ on ne passe pas son BEPC 
par exemple, on obtient 4 points de plus de risque de dangerosité, tout pure. Ça c’était 
de l’actuariel. Je crois qu’aux Etats-Unis, la deuxième moitié du XXe siècle fut un âge 
sécuritaire actuariel, où l’on a eu beaucoup recourt à ces outils.  

Mais aujourd’hui, je crois qu’on est encore dans une autre ère sécuritaire. C’est une 
ère sécuritaire de ce que j’appellerais en anglais « total awareness », d’un savoir total, 
caractérisée par la volonté d’établir un savoir total, une connaissance totale – qui sont 
associés exactement avec l’arrivée de big data.  

Garapon : C’est donc très récent, cinq ans tout au plus.  

Harcourt : C’est très récent, très récent. Dans les deux dernières années, on a fait des 
collectes de presque 90% des données que l’on a ; ils ont été collectées dans les deux 
ou trois dernières années. L’augmentation de nos connaissances, sous forme de 
données, de data, est incroyable. Cela va changer le caractère de ce sécuritaire. Ce 
n’est plus une question de profilage, ce n’est plus une question d’estimer l’individu 
selon son éducation et son quartier – on peut savoir maintenant tout ce que vous avez 
lu, sur quelles pages internet vous avez passé plus de temps, etc. 

Garapon : Et il est possible d’opérer des croisements dans ces données beaucoup plus 
que le permettaient les techniques actuarielles. On peut mettre en lien des données 
infinitésimales avec des données tout à fait extérieures : le nombre de fois ou vous 
avez pris l’avion, le fait que vous soyez diabétique, ou que vous jouez au golf… Le 
big data permet un « triturage » des données, un triage des données considérablement 
supérieur à ce que prévoyait la criminologie actuarielle.  

Harcourt : Exactement, et ce qui est intéressant, c’est que la criminologie actuarielle 
essayait justement de réduire le nombre de variables, car elle souhaitait simplement 
trouver les variables les plus effectives, les une ou deux variables les plus puissantes. 
Aux États-Unis vers la fin du XXe siècle, et aujourd’hui encore, la chose la plus 
importante était le casier judiciaire. Les « three strikes laws », c’est de la prédiction, 
c’est de l’actuariel …  

Garapon : … c’est à dire les règles qui voulaient qu’au bout de trois accusations pour 
délit, votre compte était bon et que vous partiez en prison… 

Harcourt : … exactement. Donc ça c’était, en un certain sens, une réduction du data, 
une réduction à la chose la plus importante, qui était le casier judiciaire. Mais 
aujourd’hui, on assiste au contraire à une prolifération des données prises en compte. 
Au début de cette transition, on se disait, face au nombre de données, étant donné 
qu’il y avait tellement de data, on se disait qu’ils allaient jamais pouvoir s’en sortir, et 
on ne se sentait pas menacé par la quantité de data. Mais aujourd’hui, avec nos 
nouvelles technologies, nos algorithmes, et nos ordinateurs de plus en plus puissants, 
je crois qu’on est arrivé au point où l’on a une connaissance virtuelle de l’individu qui 
est presque correcte, qui peut nous dire ce qu’une personne veut, ce qu’elle veut 
acheter, etc. 

5 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
Garapon : Vous dites presque correcte – et c’est précisément ce qui est intéressant 
avec Foucault : il nous donne les instruments de penser ce qui nous arrive, et que lui 
n’avait pas anticipé. Il n’avait pas anticipé le big data, et pourtant le concept de 
gouvernementalité et le concept de vérité – que l’on retrouve actuellement – sont ce 
qui nous permettent de comprendre le big data, donc cette collecte absolument 
monumentale de données, qu’on ne comprendrait peut-être pas aussi bien sans lui. 

Harcourt : Effectivement. On est passé du concept de risque actuariel au big data –
François Ewald a fait du travail merveilleux sur le risque actuariel 13, il travaille 
maintenant sur le big data, et donc il a bien ciblé cette question – et ça change 
complètement, dans le domaine pénale, la manière dont on …  

Garapon : … est-ce que vous seriez d’accord pour dire, avec Antoinette Rouvroy, que 
l’on passe d’un modèle préventif à un modèle préemptif ? C’est à dire qu’en réalité 
l’objectif ultime de cette perception, grâce aux big data et grâce à ce profiling 
extrêmement précis de nos vies, [soit] que l’évènement ne puisse pas se produire, 
qu’il soit interdit, qu’il soit forclos avant même de pouvoir se produire. 

Harcourt : Oui, enfin, je crois quand même que c’était l’idée de la prévention, enfin 
l’idée « idéaliste » de la prévention : c’était précisément d’essayer de préempter, et on 
retrouve cela avec l’idée de défense sociale, au début de XXe siècle, l’idée de prévenir 
en enfermant, en stérilisant, etc. La préemption, donc, il y a une idée quand même – et 
là je pense que vous avez raison – il y a une idée dans la préemption que c’est de la 
prévention préemptive, je dirais. 

Garapon : Tout à fait. Tout à fait. Mais il y a un déplacement de sens important que 
l’on n’est plus dans la probabilité, mais dans le possible. Là, c’est un déplacement. 
C’est-à-dire qu’on est plus dans un calcul de probabilité, on est dans une intervention 
directe dans la vie.  

Harcourt : Exactement, et c’est parce qu’on est arrivé à un moment où les probabilités 
deviennent tellement précises. Avant il s’agissait de probabilités de 60% ou 70%. 
Mais là, avec tout le big data, on est à 80% – 90%. C’est cela qui fait qu’on ne pense 
plus vraiment en termes de probabilités mais qu’on croit détenir une virtualité réelle.  

Garapon : C’est une manière de supprimer l’avenir par notre capacité à donner une 
consistance et une réalité à l’avenir. C’est tout à fait troublant, d’un point de vue 
anthropologique, car cela crée un trouble par rapport au temps, par rapport à l’espace, 
et par rapport à l’événement.  

Harcourt : Et avec des conséquences très sérieuses. En France, cela permet la 
rétention de sureté par exemple. Plus on devient confiant dans notre futur, plus il 
devient possible de justifier des pratiques comme celle de retenir quelqu’un à cause 
d’une dangerosité future.  

Garapon : Pour reprendre une expression que vous citez dans la conclusion de 
l’analyse de ce texte, vous dites que, dans le fond, Foucault opère à la fin des années 
1970 et au début des années 1980, il quitte le modèle du système souverain-loi – ce 
système souverain-loi qui inspire le modèle disciplinaire. Et il a donné les instruments, 
à la fin de sa vie, notamment dans cet ouvrage, de sortir du système qu’il avait lui-

6 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
même construit – ce système de la domination souverain-loi – pour penser en terme 
de gouvernementalité.  

Harcourt : En effet. Cela pose les questions suivantes : comment conduire la conduite 
des autres, et sa propre conduite, les deux étant indissociables ? Et comment est-ce 
qu’on s’implique ? Comment croit-on à la vérité de ce qu’on est en train de mettre en 
place, et qui nous gouverne, nous-mêmes et les autres ? 

Garapon : Bernard Harcourt, j’avais une question : est-ce que vous… aujourd’hui, il y 
a une idée qui revient, qui vient d’une manière très forte, qui s’impose à nous, qui est 
l’idée de transparence. Dans la transparence, n’y a-t-il pas dans cette idée quelque 
chose du même ordre ? C’est à dire, être transparent aux autres, être transparent à soi, 
c’est une nouvelle modalité du contrôle social, une nouvelle modalité de la 
gouvernementalité.  

Harcourt : Il n’y a pas tellement de différence entre la notion de transparence et la 
notion du sujet avouant. C’est un aveu de soi-même, une transparence de soi-même. 
C’est une éthique, une éthique de comportement. En utilisant les formes de 
véridictions, de vérités proposées dans ce texte, Mal faire, dire vrai, on pourrait très 
bien imaginer la transparence comme une modalité d’une production de vérité sur soi-
même.  

Garapon : Ce serait donc une reformulation contemporaine de l’aveu, en phase avec 
cette longue histoire occidentale dont Foucault retrace la généalogie et qui rend 
inséparable le rapport à soi et le rapport aux autres, et à la société. Une reformulation 
de l’aveu qui fonderait le pouvoir. 

Harcourt : Exactement. Et c’est ce qui se développe le plus dans sa pensée : on en 
voit les traces au début en 1970-71 avec les premiers cours, mais cela prend 
réellement forme vers la fin des années 1970, quand il se tourne vers la notion de 
néolibéralisme, de néolibéralisme américain – précisément dans les cours de 1978-79, 
sur la Naissance de la Biopolitique14 – et où il commence à se poser la question : 
comment se gouverne-t-on dans les démocraties libérales contemporaines, où la 
répression n’est pas aussi visible… 

Garapon : … et où la liberté est effective…  

Harcourt : … oui, exactement. Et c’est là qu’il se tourne vers le sujet – comme on le 
voit dans Mal faire, dire vrai – qu’il se tourne vers le sujet, le sujet avouant, pour 
montrer les différentes manières de se gouverner.  

Garapon : Donc finalement, pour comprendre le pouvoir, il faut non pas se 
comprendre, mais se regarder soi-même. 

Harcourt : Exactement, c’est ça.  

Garapon : Et c’est toute l’originalité de la démarche de Foucault. Dois-je comprendre, 
Bernard Harcourt, que votre prochain livre portera sur le big data et sur les 
transformations du contrôle social ?  

Harcourt : Exactement.  Exactement, oui…  

7 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 
Garapon : .. très bien, alors, Bernard Harcourt, merci. Mal faire dire vrai. Fonctions 
de l’aveu en justice, et c’est aux éditions de l’Université de Chicago et aux Presses 
universitaires de Louvain… 

Harcourt : … avec ma collège Fabienne Brion… 

Garapon : … voilà. Merci.  

  

8 
 



France Culture « Foucault, retour sur l’aveu » 28 mars 2013 
 
 
 

NOTES 

1 L’émission de France Culture est en ligne : http://www.franceculture.fr/emission-le-bien-
commun-foucault-retour-sur-l-aveu-2013-03-28.  
2 M. Foucault, « La vérité et les formes juridiques», in Dits et Écrits, 1954-1988, éd. par D. 
Defert & F. Ewald, collab. J. Lagrange, Paris, Gallimard, 1994, 4 vol., tome II, n° 139, p. 
538-646. 
3 M. Foucault, Surveiller et punir. Naissance de la prison, Paris, Gallimard/nrf, 1975. 
4 M. Foucault, Mal faire, dire vrai. Fonction de l’aveu en justice, éd. par F. Brion & B. E. 
Harcourt, Louvain et Chicago, Presses universitaires de Louvain et University of Chicago 
Press, 2012. 
5 B.E. Harcourt, Against Prediction: Profiling, Policing, and Punishing in an Actuarial Age, 
Chicago, University of Chicago Press, 2007.  
6 Cet ouvrage a fait le sujet d’une autre émission sur France Culture le 23 avril 2008, et le 
tapuscrit de cet entretien se trouve en ligne : http://tinyurl.com/franceculture-23-04-2008.  
7 B.E. Harcourt, The Illusion of Free Markets: Punishment and the Myth of Natural Order, 
Cambridge, Harvard University Press, 2011.   
8 M. Foucault, La société punitive. Cours au Collège de France, 1972-1973, éd. par B.E. 
Harcourt, Paris, Gallimard-Seuil, coll. «Hautes Études», à paraitre.  
9 M. Foucault, « L’évolution de la notion d’“individu dangereux” dans la psychiatrie légale du 
XIXe siècle », Déviance et Société, 1981, vol. 5, n° 4, p. 403-422. 
10 Ibid.  
11 Foucault, Mal faire, dire vrai, leçon du 20 mai 1981, p. 211-228. 
12 Cf. http://conference-consensus.justice.gouv.fr/; cf. aussi Conférence de dissensus sur la 
récidive, en-ligne http://www.thecarceral.org/journal-vol8.html.  
13 F. Ewald, L’État providence, Paris, Bernard Grasset, 1986; cf. aussi Robert Castel, La 
gestion des risques. De l’anti-psychiatrie à l’après-psychanalyse, Paris, Éditions de Minuit, 
1981.  
14 M. Foucault, Naissance de la biopolitique. Cours au Collège de France, 1978-1979, éd. par 
Michel Senellart, Paris, Gallimard-Seuil, coll. «Hautes Études», 2004. 

9 
 

                                                        

http://www.franceculture.fr/emission-le-bien-commun-foucault-retour-sur-l-aveu-2013-03-28
http://www.franceculture.fr/emission-le-bien-commun-foucault-retour-sur-l-aveu-2013-03-28
http://tinyurl.com/franceculture-23-04-2008
http://conference-consensus.justice.gouv.fr/
http://www.thecarceral.org/journal-vol8.html

